
Association Internationale Jacques Ellul  /  groupe Marseille-Aix 
 

..       IDÉOLOGIES, UTOPIES… PEUT-ON NE PAS CROIRE ?.  
 

séminaire des 14 et 16 juin 2011 (Aix-en-Provence, Centre culturel Jean-Paul Coste  /  Marseille, Mille Bâbords) 
 

 
--- 

 

On appelle d’habitude “modernité” le moment où, plus que tout autre avant lui, l’homme utilise la science 
pour comprendre le monde matériel et où, surtout, il en dégage une philosophie matérialiste et la généralise. 
 

Jacques Ellul refuse toutefois de considérer ce moment comme un “progrès”, l’accession à un “âge adulte”, 
un temps d’émancipation… A ses yeux, cet “homme moderne” n’a nullement cessé de croire comme il le 
prétend. Certes, il est persuadé que le savoir a remplacé les croyances, mais celle-ci perdurent sous des 
formes nouvelles et il est tout autant possédé par elles que par le passé. Ellul s’efforce donc de les identifier. 
 
 

 
Les textes qui suivent sont des retranscriptions de citations d’Ellul. A l’exception du premier, 

 tous sont des extraits des Nouveaux possédés (1973) et sont présentés en suivant le plan du livre. 
 

On peut retrouver les citations d’origine en se reportant aux pages indiquées. 
 
 I. CROIRE CORRESPOND A UN BESOIN INCONSCIENT                                                             .  
 

.1. L’homme est spontanément crédule car çà le dispense de penser par lui-même 
 

La propagande correspond à un besoin de l’individu moderne. Il en éprouve “un désir in-
conscient”. Bien sûr, il ne dit pas : “je veux une propagande”. Au contraire, il en a horreur 
car il se croit une personne libre et majeure. Mais il appelle cette action parce qu’elle lui 
permet de parer à certaines agressions et de réduire certaines tensions. La propagande 
réussit en ce qu’elle a satisfait un besoin inconscient. Elle ne peut avoir d’effet que si le 
besoin existe et que celui-ci n’est pas ressenti comme tel mais reste inconscient. 
 

L’homme ne se sent pas à l’échelle des événements politiques et économiques mondiaux. 
Il éprouve sa faiblesse, son inconsistance, son peu d’efficacité. Il réalise qu’il dépend de 
décisions sur lesquelles il ne peut rien, ce qui le désespère. Ne pouvant rester longtemps 
en face de cette réalité-là, il recherche un voile idéologique, une consolation, une raison 
d’être. Seule la propagande lui apporte le remède à cette situation.  
 

Propagandes (1962), 3 ème édition, Economica, 2008, p.158 et 160 
 

.2. Pour sauver la face, il affirme que sa raison prime sur toutes formes de croyance     
 
 

C’est devenu un lieu commun, que l’on tient pour une évidence vérifiée : le monde moderne 
est un monde séculier, sécularisé, athée, laïcisé, désacralisé, démythisé. 
 

Et dans la plupart des écrits contemporains, on considère tous ces termes comme équiva-
lents sans prendre en compte les différences considérables qu’il peut y avoir par exemple 
entre laïcisation .4b. et sécularisation .5. ou entre désacralisation .9. et démythisation .13.. 
 

On veut en gros exprimer l’idée que le monde moderne est devenu adulte parce qu’il ne 
croit plus et que, en tous domaines, il veut des preuves. On avance que l’homme obéit à la 
raison et non aux croyances, surtout si elles sont religieuses, et qu’il a adopté un mode de 
pensée qui n’a plus rien à voir avec la pensée traditionnelle, de caractère mythique. 
 

Il est difficile de discerner si, dans ce propos, il s’agit d’un souhait, d’une constatation 
sociologique ou d’une conception imaginaire, philosophique, élaborée à partir de l’idée 
qu’on peut se faire d’un homme imbu de la science. 
 

En réalité, si l’on examine les textes qui reposent sur ces affirmations, on s’aperçoit qu’il 
s’agit d’explications a posteriori. On part d’une évidence: « l’homme moderne ne veut plus 
entendre parler du christianisme, il a perdu la foi, l’Église ne mord plus sur la société, elle 
n’a plus d’audience, le message chrétien ne veut plus dire grand chose… ». Mais comme 
l’on constate en même temps que l’homme moderne reçoit plus ou moins une éducation 
technicienne sinon scientifique, on en conclut implicitement : « c’est parce que cet homme 



est imbu de science qu’il est non religieux » et l’on assimile alors le rejet du christianisme 
avec l’abandon de toute posture religieuse. Déduction qui m’apparaît pour le moins hâtive. 
 

Il est fondamental de savoir si, oui ou non, nous sommes dans un temps déréligiosisé et si 
l’homme dit “moderne” est aussi irréligieux qu’il le cesse de le proclamer. 

 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 31 sq -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 35 sq 
 
 

 II. AUTOPSIE DE LA MODERNITÉ : LES MOTS POUR LA DIRE                                                  .  
 

.3. Du “post-constantinisme” à la “post chrétienté” 
 
 

a) LE POST-CONSTANTINISME 
 

A partir de Constantin, au IIIe siècle, il y a eu association active de l’Église et du pouvoir 
politique : celui-ci appuyait l’Église, la favorisait, aidait à son développement, donnait un 
statut spécial et privilégié à ses membres ; en contrepartie, l’Église devait être un soutien 
du pouvoir, elle était son agent de propagande. Cette association, qui ne provenait pas 
uniquement de la perverse volonté politique de servir l’Église mais aussi de la bonne 
volonté de la servir, a induit celle-ci dans une situation de conformisme et de puissance, 
qui fut sans doute l’hérésie fondamentale de cette période. L’Église s’est donc trouvée per-
vertie par son association même au pouvoir politique.  
 

Or cette association est globalement terminée. Depuis la grande cassure entre l’Église et 
l’État, d’abord pendant la Révolution française puis en 1905, la France a donné l’exemple 
d’une société officialisant la séparation rigoureuse entre les deux. La rupture s’est consa-
crée avec l’avènement du socialisme et, avec retard, elle tend à se produire partout ailleurs. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 33-34 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 38-39   
 

b) LA POST-CHRÉTIENTÉ 
 

La post-chrétienté est le résultat du processus de déchristianisation. Rappelons-en les 
points essentiels : 1°) le christianisme a perdu une part de sa vitalité en devenant une 
morale, un ressassement de conformismes et finalement une hypocrisie ; 2°) l’homme  
découvrant d’autres cultures, d’autres systèmes de pensée a été conduit à relativisé les 
valeurs ; 3°) en perdant officiellement son soutien de l’État, l’Église a perdu une partie de 
son crédit ; 4°) l’essor des sciences a généralisé une vision rationnelle du monde. 
 

Les préoccupations principales sont désormais de type politique et non plus spirituel. Des 
mots tels que salut, grâce, rédemption… ne parlent plus tandis que d’autres émergent tels 
que liberté, justice, égalité. On adopte une conception matérialiste de la vie : un 
matérialisme non pas intellectuel mais concret (confort, niveau de vie, allongement de la 
vie…). Le bonheur constitue l’objectif commun. 
 

Cependant, la société post-chrétienne ne peut pas s’assimiler à une société païenne. Elle 
n’a plus en effet l’ingénuité de l’ignorance envers le christianisme, elle n’est pas sortie de 
la marque du péché originel, de la volonté d’un salut, de la conviction qu’il faut un sauveur. 
Toutes ces choses sont les produits de l’ère chrétienne. Or nous n’en sommes pas sortis 
car si nous en avons rejeté l’aspect théologique, nous en avons gardé le “psychique”. 
 

La post-chrétienté n’est pas simplement une société qui vient après la chrétienté mais une 
société qui n’est plus “chrétienne”, qui est passée au travers de cette expérience. Elle en 
est l’héritière… avec toutes les conséquences que cela suppose. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 35-38 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 39-45  
 

.4. De “l’humanisme athée” à la “laïcisation” 
 
 

a) L’HUMANISME ATHÉE 
 

Cette institution de la post-chrétienté voit fleurir en elle l’attitude humaine correspondante, 
à savoir l’humanisme athée. Il ne s’agit pas bien sûr de la doctrine philosophique mais de 
ce qui en émane dans les convictions des hommes de notre temps, ce qui constitue 



l’arrière-fond de leurs opinions et qui affleure rarement la conscience, ce sur quoi se fonde 
le langage et qui finit par devenir le critère principal des conduites. Bref, l’ensemble des 
présupposés que l’on peut qualifier d’idéologiques et qui constituent le socle de la société : 
l’homme est la mesure de toute chose, il est autonome et raisonnable, il est naturellement 
bon et, quand il ne l’est pas, c’est qu’il en est empêché par la société. Il doit donc s’efforcer 
de transformer la société par la politique. Raison pour laquelle celle-ci se démocratise. 
 

La conséquence de cette évolution est d’autant plus considérable qu’elle passe inaperçue : 
est considéré comme “normal”, “bien”, “moral”… ce qui est le fait d’une majorité d’individus. 
L’humanisme athée est fondé sur la croissance des pouvoirs, des techniques, de l’écono-
mie... qu’en retour il rend toujours plus légitimes. Et c’est ainsi qu’au fil du temps, plus la 
productivité est élevée, donc son niveau de vie, plus l’homme se considère comme adulte. 
 

Nous assistons donc au passage d’une croyance vague et indécise, un “devoir-être”, à une 
vision du monde qui se présente ni plus ni moins comme la réalité. Parce qu’elle est vécue 
comme un simple constat, et non comme une interprétation, on peut la qualifier de doctrine. 
 

 “L’homme adulte”, “moderne”, est une pure construction idéologique : c’est parce que l’on 
veut toujours plus se référer au réel que la volonté est doctrinaire, sans référence au réel. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 39-43 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 45-50 
 

b) LA LAÏCISATION 
 

Le premier sens de la laïcisation, c’est celui du post-constantinisme, précédemment décrit : 
l’État ne doit pas subir l’influence de l’Église ni donner à une religion particulière une place 
prépondérante. Or, à partir de là, pointe le laïcisme : l’État doit être “agressivement” contre 
l’Église et la religion. On assiste depuis une vingtaine d’années (écrit en 1973) à l’avènement 
d’une société laïcisée qui est le produit de l’État laïque : la religion n’y a pas sa place ; plus 
exactement, on a tendance à considérer celui qui prend des références religieuses comme 
“sectaire”, quelqu’un qui vient rompre l’unité de la nation. Initialement limitée au principe 
de la séparation des pouvoirs, la laïcité a finalement pris le sens de l’humanisme athée.   

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 44-45 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 51-52  
 

.5. La sécularisation  
 
 

Même si l’idée de sécularisation est, elle aussi, une expression de l’humanisme athée, elle 
est apparue chez les chrétiens lorsqu’ils se sont posé la question : “comment témoigner 
de sa foi dans une société laïcisée ?” Submergés par elle, ils ont finalement fait contre 
mauvaise fortune bon cœur : il s’y sont adaptés et militent pour que l’Église dans son 
ensemble en fasse autant. Des quantités d’auteurs chrétiens procèdent à une justification 
a posteriori de cette société, participant pleinement à la mentalité dominante : “ce qui est, il 
n’y a pas lieu de le juger”. Mais ils font bien plus que ça : dès lors qu’ils affirment que le 
mythe et le sacré sont passés de mode, ils érigent ce conformisme en doctrine. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 45-48 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 53-56  
 

 III. UNE ABSENCE DE DISCERNEMENT NÉ D’UN MANQUE DE RIGUEUR INTELLECTUELLE.  
 

.6. La confusion entre le constat des faits et leur interprétation 
 
 

Affirmer que, parce qu’il n’est plus chrétien, l’homme “moderne” n’est plus religieux repose 
sur une méconnaissance du phénomène religieux. Il y a là à la fois un vice de méthode 
(on se garde bien de préciser ce qu’on entend par religion) et une absence de critique à 
l’égard des préconceptions et des présupposés de l’humanisme athée, auxquels on adhère 
soi-même inconsciemment. On acte du fait que l’homme “moderne” est radicalement diffé-
rent de celui de toutes les générations précédentes mais on finit par justifier le comporte-
ment qui accompagne cette mutation, à le légitimer, à l’instituer en norme à laquelle il faut 
ensuite se conformer. Si bien qu’à terme, cet impératif n’est pas ressenti comme tel et que 
ce qui ne cadre pas avec la norme est considéré – inconsidérément ! - comme dépassé.   

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 61-63 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 73-75  



 
.7. Pour une méthode axée sur la fonction 
 
 

Par ailleurs, le sacré .IV., le mythe .V. et la religion .VI. étant des catégories très mouvantes, 
il est impossible d’en donner une définition a priori. Il m’apparaît donc préférable d’opérer 
comme le fait par exemple Feuerbach dans sa réflexion sur la religion. La méthode consis-
te à recenser des phénomènes différents qui, au fil du temps, semblent remplir une même 
fonction ; puis, à partir de là, de ranger ces phénomènes dans des catégories même si, a 
priori, on n’aurait pas eu le réflexe de le faire. C’est du moins la méthode que j’utiliserai ici 
en ce qui concerne les catégories du sacré, du mythe et de la religion. 

 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 64-65 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 75-77  
 

 IV. LE SACRÉ                                                                                                                                    .  
 

.8. La sacralisation 
 
 

Le mouvement de sacralisation prend sa source dans la relation que l’homme établit avec 
son environnement. Dans un monde qu’il juge difficile, il sacralise à la fois ce qui le menace 
et le protège. Il accorde donc une valeur à ce qui lui est imposé et il le fait avec le secret 
dessein de maîtriser ce qui lui échappe. L’institution du sacré est l’affirmation par l’homme 
d’un ordre du monde. Le sacré constitue pour lui la garantie qu’il n’est pas jeté dans un 
espace incohérent et un temps illimité. C’est donc l’assignation d‘un sens à ce monde. 
  

L’autre fonction du sacré est d’intégrer l’individu dans le groupe. Le sacré n’existe que s’il 
est collectif, reçu et vécu en commun. Cela seul fonde et fait durer le groupe. Par sa par-
ticipation au sacré, l’homme accepte et assume toutes les conduites du groupe, jusqu’aux 
plus excessives (sacrifices, auto-sacrifices…).  
 

Le sacré produit une normalisation par la justification qu‘il fournit. Tout ce qui participe à 
cet ordre sacré est en effet justifié de sorte qu’il n’y ait pas de problème de morale. Celui 
qui, au nom de principes moraux, conteste l’ordre sacré d’un groupe ne peut en être ac-
cepté. Sinon, ce serait la preuve que cet ordre n’en est pas un. A l’inverse, la concentration 
de toutes les énergies, de toutes les puissances, est ce par quoi se maintient cet ordre. 

 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 67-78 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 79-93  
 

.9. La désacralisation 
 

Partout de la même façon l’homme tente d’établir un ordre sacré. Mais il est des périodes 
où cet ordre est remis en question. Le christianisme, par exemple, a désacralisé la nature, 
que le paganisme avait sacralisée. De même, le mouvement de la Réforme a désacralisé 
l’Église… avant de considérer la Bible comme “le texte sacré” et avant de sacraliser les 
princes protestants. A chaque fois le sacré se réinstalle. Plus exactement, tout instrument 
de désacralisation finit par devenir lui-même sacré. C’est ainsi que le sacré se perpétue. 

 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 79-80 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 93-96  
 

.10. Le sacré aujourd’hui : la technique et l’État 
 

a) LA TECHNIQUE 
 

Quand l’homme moderne affirme qu’il n’est plus religieux, son propos est désacralisateur.  
Mais qu’est-ce qui est alors sacralisé ? On pense bien sûr tout de suite à la science, au 
raisonnement par lequel il est possible de comprendre les phénomènes naturels. Cette 
compréhension se donne comme la compréhension, la science est la pure contradiction 
de la religion. Toutefois, ne parlant qu’à une minorité d’esprits éclairés, elle ne peut suffire 
à entraîner l’ensemble de la société dans le sens d’une désacralisation. Il faut pour cela 
des événements, des expériences communes. Or ce par quoi le peuple fait l’expérience de 
la science désacralisante, c’est la technique. De mille façons (les télécommunications, les 
moyens de transport, l’urbanisation, l’organisation du travail, l’industrie des loisirs…) la 
technique brise le rapport de l’homme avec la nature : elle désacralise celle-ci et se sacra-
lise elle-même, par le fait qu’elle devient un environnement à part entière. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 81-88 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 96-105 



 
b) L’ÉTAT 
 

Le pouvoir politique a toujours appartenu à la sphère du sacré. Mais ce qui est nouveau 
aujourd’hui, c’est qu’il n’est plus symbolisé par un seul homme mais par tout un appareil, 
un organisme abstrait (légal, administratif…) et tentaculaire duquel on attend tout. L’État 
constitue l’autre grand phénomène sacré de notre temps en ce qu’il incarne la providence. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, p. 106 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, p. 127 
 
 

 V. LE MYTHE                                                                                                                                    ..  
 

 11. La différence entre le sacré et le mythe ; le lien qui les unit 
 
 

Alors que le sacré est une valeur attribuée à une réalité parfaitement saisissable (tel arbre 
ou telle source sont sacrés) et qu’il débouche sur une organisation du monde effectif de 
l’homme, le mythe est un discours fictif sur la réalité. Et tandis que le sacré maintient 
l’homme au niveau du réel, le mythe le conduit au contraire dans un univers fictif. 
 

Le mythe ne peut se formuler, se développer, être cru, que dans un monde sacral. Il se 
nourrit du sacré et en est l’expression tangible. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 155-156 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 188-190 
 

.12. La fonction centrale du mythe 
 

On connaît les recherches de Jung, de Caillois, d’Eliade, Lévy-Strauss ou Dumézil sur les 
fonctions du mythe. Toutes s’accordent sur deux points : d’une part le mythe sert à 
exprimer une réalité profonde, inconsciente, de l’homme . D’autre part, bien que pure 
construction, il est vécu comme exprimant une vérité, au point de se donner comme une 
explication du monde et de jouer le double rôle de fondateur et de justificateur d'une prati-
que sociale, voire d’une civilisation. 
 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 116-117 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 139-142 
 

.13. Les mythes d’aujourd’hui : la science et l’histoire 
 

Beaucoup considèrent que l’homme ne se référant plus au sacré, les mythes ne jouent 
plus aucun rôle, ne sont plus d’aucune utilité. De fait, dans la mesure où notre civilisation 
est athée (ne reconnaissant pas formellement de divinité) .4a., le mythe ne peut plus se 
manifester comme il l’a fait durant des siècles. Il se passe alors quelque chose d’analogue 
à ce que l’on a observé avec le sacré : la science dissout le mythe dans son expression 
traditionnelle mais le recrée instantanément par le fait que, comme lui, elle pose les ques-
tions radicales (d’ordre civilisationnel) en y apportant ses réponses. Certes, elle ne puise 
plus dans la nature (cosmogonie) mais dans les problèmes de notre temps (la croissance 
économique, la poussée démographique, l’essor des médias, etc) qu’elle aborde rationnel-
lement. Il n’empêche que, comme tout mythe, elle se veut une explication du monde. 
 

“Le mythe est un palliatif permettant de vivre avec les problèmes du temps… et facilite 
émotionnellement le passage vers des structures neuves où l’homme se trouve plus à 
l’aise”  (Clémence Ramoux). Dans ce cas, la double fonction de la science, questionnante 
et apaisante à la fois, apparaît exactement analogue à celle des mythes d’antan.  
 

On objectera que la science, à la différence du mythe, prétend à l’objectivité. Mais comme 
l’écrit Theodore Roszak : “est-ce employer illégitimement le mot mythologique que de l’ap-
pliquer à l’objectivité en tant qu’état de conscience ? Non, car un mythe est fondamentale-
ment une chose créée collectivement qui cristallise les valeurs essentielles d’une culture. Il 
est pour ainsi dire le système de communication d’une culture. Si la culture scientifique met 
ses plus hautes valeurs non point dans des fables mystiques, symboliques, rituelles ou 
épiques mais dans un mode de conscience, pourquoi hésiterions-nous à qualifier celui-ci 
de mythe ?”  Dans la mesure en effet où l’objectivité sort de la méthodologie pure pour de-
venir un état de conscience, une attitude, une éthique, elle se mue en jugement de valeur. 



Qui plus est un jugement exclusif de tout autre mode d’appréhension de la vérité. Cette 
prétention à  accéder à une certaine vérité relève bel et bien du mythe. 
 

Autre mythe fondamental de l’homme moderne, mais dérivé du précédent : l’histoire. 
Traditionnellement, l’histoire avait un sens sacré (il ne s’agissait pas de décrire les faits 
mais d’obtenir un récit exemplaire, significatif). Elle était donc un instrument du mythe. Or , 
désormais sécularisée, elle consiste aujourd’hui à étudier des événements sans rapport 
avec l’éternel, à suivre leur déroulement sans leur chercher une signification profonde.  
 

C’est à ce moment que se constitue, par retournement, le mythe de l’histoire. Celle-ci n’est 
plus intégrée à un mythe, elle est elle-même le mythe. Elle n’a plus de signification, elle est 
par elle-même la signification. “L’histoire me jugera”, invoquait Pétain en 1940… la formule 
est parlante : l’histoire est l’un des phénomènes les plus remarquables montrant comment 
l’univers désacralisé devient par là même sacré. 
 

Mythes fondamentaux, la science et l’histoire sont à l’origine de nombreux mythes secon-
daires :  le travail, le progrès, la démocratie, la séparation “vie publique / vie privée”, etc...  
 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 117-140 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 142-173 
 
.14. L’utopie, mythe naissant 
 

La mode de l’utopie a éclaté dans le milieu intellectuel vers 1968. L’utopie est le grand 
passe-partout qui permet d’avoir l’air de prendre au sérieux la situation tout en évitant de 
laisser voir que l’on est pris au piège. La société de consommation ? L’homme aliéné ? … 
Nous pouvons y échapper grâce à l’utopie ! Projet inouï, permettant d’un bond d’échapper 
à la pesanteur et de se cacher le réel, du moins d’en ignorer les embûches. “L’imagination 
au pouvoir” ? Soit, mais pour quoi faire ? A cette question répond un silence étourdissant. 
 

Karl Mannheim en 1956 puis Herbert Marcuse en 1968 ont annoncé “la fin de l’utopie” 
dans deux sens opposés. Le premier dans celui du déclin provoqué par la science et la 
technique; le second dans le sens de l’accomplissement (la technique rend possible la so-
ciété de consommation mais, rationnellement organisée, elle peut également assurer la vie 
matérielle des hommes, grâce à une gestion égalitaire et démocratique). Dans les deux 
cas, la technique n’est pas questionnée. Pire : elle est idéalisée. L’utopie entretient donc la 
sacralisation de la technique .10a.. L’impact profond de celle-ci sur l’imaginaire n’est nulle-
ment pris en compte. Au contraire est cultivé le préjugé selon lequel “elle n’est ni bonne ni 
mauvaise” et que “tout dépend de l’usage qu’on en fait”. L’utopie n’est rien d’autre que le 
refus d’admettre le réel - en l’occurrence l’autonomisation de la technique - et d’y faire face. 
 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 147-149 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 179-181 
 

 
 VI. LA RELIGION                                                                                                                              ..  
 

.15. Les caractéristiques de l’attitude religieuse 
 
 

Comme on l’a dit, tenter de définir la religion a priori est une entreprise vaine : il est préfé-
rable d’aborder le phénomène depuis ses fonctions. .7. On remarque alors que la religion 
est un domaine où la divinité ne joue aucun rôle décisif, voire aucun rôle du tout (exemple 
du bouddhisme). Elle est d’abord un ensemble d’inventions, de langages et de pratiques 
rituels destinés à satisfaire certains besoins de façon irrationnelle. Elle sert en particulier à 
apaiser l’angoisse née de la conscience que l’on a de sa condition. Elle est sinon la quête 
d’un répondant (Dieu) du moins celle d’un ensemble de réponses toutes faites, voire d’une 
vérité, et cette quête s’exprime toujours de façon collective. En définitive, la fameuse 
formule polémique de Marx, “la religion est l’opium du peuple”, résume assez bien la 
fonction première de la religion : une certaine fuite devant le réel. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 157-170 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 207sq 
 
 

   
 



.16. Des attitudes religieuses en profusion… mais non reconnues comme telles 
 

Dès lors que nous évoluons dans une société sécularisée .5., apparaissent toutes sortes 
d’attitudes que l’on peut qualifier de “religions séculières”, pour reprendre l’expression de 
Raymond Aron (1943). Extrêmement multiples et variées, on n’en citera que quelques unes. 
 

On ne compte plus dans les grandes villes le nombre de voyantes, de cartomanciennes et 
de fakirs de toutes sortes. Dans tous les journaux, la chronique de l’horoscope est la plus 
lue. Au cinéma et en littérature, la passion pour les extraterrestres va croissant, de même 
que les fictions syncrétistes (mêlant le passé et l‘avenir) ou le vampirisme, la magie, le 
diabolisme, la folie... Tous ces phénomènes dénotent un mélange d’inquiétude et de quête 
irrationnelle de solution qui caractérise la posture religieuse. 
 

De même, le spiritualisme sentimental hippy illustre la totale absence d’esprit critique en-
vers la technique tandis que l’usage de la drogue symbolise l’incapacité généralisée d’af-
fronter les difficultés existentielles et de fuir le réel dans toutes ses dimensions .14.. 
 

La religiosité s’exprime aussi à travers les discours scientistes. Ainsi, dans son livre Le 
hasard et la nécessité, le prix Nobel Jacques Monod formule t-il une thèse métaphysique 
en usant de sa qualité de scientifique. Le succès de l’ouvrage est un phénomène religieux :  
il n’existe aucune différence entre ses lecteurs et les adeptes de n’importe quel gourou. 
 

La technique étant sacralisée .10a., l’homme “moderne” place son espérance, sa foi, son 
assurance, son bonheur et sa sécurité dans la détention et l’usage d’objets techniques de 
plus en plus nombreux et sophistiqués. C’est probablement là l’un des aspects les plus 
singuliers de la psychologie contemporaine: l’homme ne se contente plus de la valeur 
d’usage des objets, ni du fait qu’ils lui procurent le bonheur matériel : il attend d’eux qu’ils 
le transforment en lui apportant des réponses à ses angoisses. Les objets techniques sont 
donc les vecteurs d’une religiosité d’un type nouveau où la publicité joue un comparable à 
celui du sermon dans la société chrétienne. Et si elle est si efficace, c’est que, plongé 
dans l’orphisme du “toujours plus”, l’homme vit l’acte de consommer comme un acte sacré. 
 

Notons enfin, en marge de cet inventaire des religions sécularisées, que l’exubérance 
religieuse actuelle touche le christianisme lui-même, principalement aux Etats-Unis avec le 
phénomène de la “Jesus Revolution” mais aussi dans nos pays avec la prodigieuse 
réussite des Bibles illustrées, lancées sur le marché par de grosses maisons d’éditions. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 170sq -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 96-105 
 

.17. La politique, religion séculière par excellence 
 

Ce que nous allons examiner à présent, et qui naît spécifiquement dans l’occident mo-
derne, s’est construit sur l’infrastructure chrétienne. Il peut être dénoté par les traits issus 
du christianisme, c’est aussi un aspect de la post-chrétienté .3b. : le legs religieux du chris-
tianisme est assuré par les grands courants politiques et, peut-on dire, par la politique dans 
son ensemble. 
 

Après avoir été dominée par le phénomène religieux, puis, après avoir gagné son autono-
mie par rapport aux religions instituées, la politique a fait depuis un demi-siècle (écrit en 
1973) une entrée triomphale dans le religieux. Elle constitue désormais la religion suprême. 
 

Ce phénomène résulte directement de l’éclosion puis de la croissance des États-nations : 
l’homme cède à l’influence psychologique et spirituelle qu’ils exercent sur lui .10b.. Ainsi 
naissent les idéologies. L’idéologie pouvant être définie comme une interprétation plus ou 
moins systématique de la société et de l’histoire, considérée par les militants comme une 
vérité suprême, on peut la qualifier de religieuse. (NOTE : A la première page de L’idéologie mar-
xiste chrétienne, en 1979, Ellul donne cette autre définition : « Une idéologie est la dégradation sentimentale 
et vulgarisée d’une doctrine politique ou d’une conception globale du monde. Elle comporte donc un mélange 
d’éléments intellectuels peu cohérents et de passions, se rapportant en tout cas toujours à l’actualité »). 
 

Le marxisme-léninisme puis le nazisme ont prétendu être supérieurs aux religions insti-
tuées et se substituer à elles. Et de fait, ils en ont assumé les fonctions. 



 

La transformation du marxisme en religion a été démontrée en 1949 par Jules Monnerot 
dans sa Sociologie du communisme et surtout en 1953 par le journaliste et traducteur 
Armand Robin, dans Fausse parole. Cette mutation s’est accélérée au fur et à mesure que 
le marxisme entrait en concurrence avec le nazisme, dont , dès son éclosion dans les 
années 1930, les non-allemands décelaient sans mal la mystique explosive. 
 

De nombreux facteurs permettent de qualifier de religieuse l’attitude des hommes et des 
femmes qui ont laissé s’installer ces idéologies : le culte de la personnalité (la divinisation 
du leader), la “foi” fervente des militants et le “sacrifice” de leur esprit critique, le caractère 
dogmatique des livres-manifestes (Mein Kampf, le Petit livre rouge…), vénérés bien plus 
que ne l’a été la Bible, un clergé (se manifestant sous la forme du parti), des mots sacrés 
(Führer, Grand timonnier…) une théologie (propagande), un rituel, des cérémonies, etc.…  
 

Pendant que ces régimes totalitaires devenaient religieux de façon manifeste, le processus 
de sacralisation de l’État s’effectuait partout ailleurs, y compris dans les nations démocra-
tiques, mais discrètement comme par un lent effet de contagion. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 211-239 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 257-292 
 

 18. Et maintenant ? 
 
 

Le caractère religieux du fascisme, du stalinisme, du nazisme, du maoïsme… semble au-
jourd’hui évident. Mais ne peut-on pas parler ici de simples accès de fièvre ? La formule 
“religion séculière” s’applique t-elle vraiment à l’ensemble de la politique ?  
 

Quand en effet la liberté d’opinion et de choix a court et que l’information circule librement, 
où est le problème ? Dans le fait que la majorité des individus est persuadée que le sort de 
l’humanité dépend tout entier de la politique alors que, dans les nations toujours plus mas-
sifiées, centralisées, technicisées… elle n’est véritablement au service que de l’appareil 
étatique lui-même. Plus l’État est fort, parce que sacralisé .10b., plus la responsabilité indi-
viduelle est diluée, plus se généralise le conformisme. La politique est la religion du fait éta-
bli car elle ne régit rien tandis que la technique, dont l’autonomie est consacrée, régit tout. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 239 et 250 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, pp. 292 et 306 
 

Le totalitarisme de demain, c’est le conformisme. 
 

L’homme entier (film – interview de Jacques Ellul, réalisé en 1993 par Serge Steyer) 
 

 

 VI. ENSEIGNEMENTS                                                                                                                      ..  
 
 

.19. L’aliénation vient moins des choses que du regard que l’on porte sur elles 
 

Ce n’est pas la technique qui nous asservit mais le sacré transféré à la technique. Ce n’est 
pas l’État qui nous asservit, même policier et centralisateur, c’est sa transfiguration sacrale. 
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, p. 259 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, p. 316 
 

.20. Ne pas céder à la religiosité nécessite un important travail sur soi 
 

L’erreur première de ceux qui croient à un monde majeur, peuplé d‘hommes adultes, 
prenant en main leur destin… c’est d’avoir finalement une vue purement intellectuelle de 
l’homme, ou d’un homme purement intellectuel. Mais voilà : être non-religieux n’est pas 
seulement une affaire d’intelligence, de connaissance, de pragmatisme ou de méthode, 
c’est une affaire de vertu, d’héroïsme et de grandeur d’âme. Il faut une ascèse singulière 
pour être non-religieux.    
 

Les nouveaux possédés - 1973, Fayard, pp. 257-258 -  2ème édition, 2003, La Table ronde, p. 314 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ce séminaire marque la fin de la saison 2010-2011. 
 

L’ensemble des textes ayant été traités cette année est accessible en ligne :  www.jacques-ellul-marseille-aix.org . 
 
 


